Kunst im sozialen Raum : The Cup Flows Over
Reden wir mal von geschiitzten und ungeschiitzten Rdumen:

Galerien und Museen sind solch geschiitzte Raume, obwohl 6ffentlicher Zugang. Geschiitzt
deshalb, da sie als Raum, als Ereignishorizont, eine klare Erwartungshaltung bei den Besu-
chern erzeugen: Nun betrachte ich Kunst. Vielleicht sogar mit anderen Besuchern, betrete
somit einen bestimmten Kontext, in dem ich Kunst betrachte mit meiner mir angeeigneten
asthethischen Urteilskraft.

Unsere asthethische Urteilskraft hat ihre Wurzel in Kants Kritik der dstethischen Urteils-
kraft. Seit dem ist sie westlich, heute wiirde ich sagen eurozentrisch konnotiert. Wir erwarten
ein Werk, richtig préasentiert in einem dafiir wiirdigen Raum, einem semantischen Raum der
Kunstbetrachtung. Spricht Kant noch nicht von Erhabenheit bei der Kunst, ab der Romantik
taucht diese Begrifflichkeit auf und verschwand seitdem nicht mehr.

Kunst kann jedoch kein Religionsersatz sein, Kunst kann nicht messianisch wirken, Kunst
kann nicht heilsbringend sein und Kunst ist zwar politisch in ihrem Wesen aber sie kann nicht
politisch wirksam werden, sie erstirbt in ihrem eigenen Schein. Hinter einer Erhabenheit
der Kunst sich zu verstecken, bedeutet: die Freiheit aufgegeben zu haben. Es ist eben nicht
ausreichend, Beethovens Neunte zu horen und viel Gefiihl dabei gehabt zu haben.

Schiller benennt eine klare Grenze zwsichen Kunst und Kiinstler (siehe v.a. neunter Brief).
Kunst ist als Idee frei, sie ist die Tochter der Freiheit (Schiller), der Kiinstler ist bedroht: einmal
vom Herrscher, der ihn erniedrigen, einsperren kann, aber auch durch den Herrscher, dem
er sich anpasst (Der Kiinstler ist zwar der Sohn seiner Zeit, aber schlimm fiir ihn, wenn er
zugleich ihr Zogling oder gar noch ihr Giinstling ist.). Der Gedanke der Gefahr der Anpasung
des Kinstlers und somit die Freiheit der Kunst verlassend, sollte spéter als affirmative Kunst
benannt werden.

Waren es erst Fiirsten, wurden es sehr schnell im aufstrebenden Biirgertum Auftraggeber
und heute ist es der Kunstmarkt. Eine Buchempfehlung: Wolfgang Ullrich, Siegerkunst: Neuer
Adel, teure Lust, 6. Aufl. (Berlin: Verlag Klaus Wagenbach, 2018)

Der Markt, gepaart mit unserer westlich/eurozentrischen asthetischen Urteilskraft zog ei-
ne Schneise der Kolonialiserung der Kunst aus anderen Kulturrdumen mit sich.

Wir sollten uns heute, gerade in globalen Krisenzeiten, in der von iiberall her die Freiheit
und damit auch deren Tochter bedroht wird, an eine globalisierte Asthethik herantrauen.

Kunst im digitalen Raum

Der digitale Raum, nicht ausschlie8lich frei, dominiert von inzwischen nur mehr wenigen
Firmen, Einzelmilliardaren, gibt uns trotzdem noch genug Freiheit an die Hand, gerade weil
er auch als weitestgehend geschiitzt fiir den Kiinstler betrachtet werden kann; vielleicht ge-
schutzter als ein offentlicher Raum wie eine Galerie, ein Museum.



Kinstler:innen wie hier in der Ausstellung, gibt das Internet, geben soziale Medien wie
Instagram, eine Moglichkeit der Verbreitung, gerade den Kiinstler:innen, die im Iran leben
und dort teils im Untergrund arbeiten miissen.

In Polen hatte ich das erlebt, da gehen viele Kiinstler:innen, vor allem Innen den Weg tiber
Facebook, wir selbst haben mit Fire A 1000 Poems in Bangkog erlebt, dass nur ein Video, das
sich hinter einem QR-Code verbarg, nicht der Komplettzensur unserer Arbeit und Livedis-
kussionen verfiel.

Nun gibt es zwei Moglichkeiten der Prasention der Kiinstler:innen: in einem white Cube,
wiirdig die Installation aufzubauen und den Besuchern zu prasentieren; so haben wir das in
den USA in der Gallery Bergen gemacht.

Hier in der Glocke gehen wir einen anderen Weg; den Weg des sozialen Kontextes, des
Happenings der 20er Jahre: keine Originale, keine Installationen, QR-Codes verweisen auf
die Moglichkeit, die Videos und ganze Kiinstler:innenportraits und deren komplette Werke
von tiberall her auf den verschiedensten Geraten anzusehen. Sie geben uns die Mdoglichkeit,
ausgehend von einem Plot, der Kiinster:in zu folgen, wie z.B. bei vielen hier auf Instagram.

Fiir uns bedeutet das, wir miissen uns abwenden von der Erwartungshaltung eines ori-
ginalen Werkes, das wir seit der Romantik mit dem Kiinstler verbinden. Wir miissen uns
abwenden von der Erwartungshaltung an den Raum. Wir miissen uns hinwenden an uns
nun gegebene Moglichkeiten, den Kiinstler:innen zu folgen, mit ihnen in Diskurs zu gehen
iiber Kommentare, als Follower. Wir miissen uns hinwenden an eine Betrachtungsweise, die
andere Kulturen und deren ikonographische Gedéachtnisse und Wurzeln zu betrachten sucht.
Von Verstehen will ich hier noch nicht reden, aber von Neugierde und einer Betrachtung mit
einer globalisierten dsthethischen Urteilskraft.

Die documenta 15 hat den Konflikt m.E. offen gelegt zwischen der Erwartungshaltung
einer weiflen, westlichen, kolonialisierenden Moderne. Einer Kunstwelt, die mit deren eige-
nen Kolonien konfrontiert wurde und deren Emanzipation heraus aus dem eurozentrischen
Kunstkanon.

Wir miissen uns hinwenden an den Gedanken, dass zwar Kunst von Kiinstler:innen ge-
schaffen wird, dieser, denken wir zuriick an Schiller, bedroht werden kann in seiner Freiheit,
mit seinem Leben, die Kunst jedoch in den sozialen Raumen, um es mit Schiller auszudriicken:
als deren Tochter zur Freiheit strebt und fligge werden wird und die der Herrscher niemals
zu unterdriicken vermag. Er kann den Kiinstler téten, seine Werke verbrennen, die Idee der
Kunst als Idee allerdings, diese kann er niemals beherrschen. Weg vom Werk als Gegenstand
der Kunst, hin zur Idee, zur Ikonographie, hin zum Inhalt der Kunst, ware wohl Schillers
Karren, der gezogen wird um die Menschheit asthethisch zu erziehen. Damit meint Schiller
auch, hin zur Freiheit als hochstes menschliches Gut zu erziehen.

Schillers humanitarer Gedanke gibt uns etwas mit; gerichtet an uns beide: den Schaffenden
und den Betrachtenden. Gehen wir offen in eine globalisierte Asthethik in diesen Krisenzei-
ten, wenn nicht jetzt, wann dann. Profitieren wir von einem globalisierten Diskurs, von an-
deren Kulturen, von einer neu erlernten, einer toleranten, nicht kolonialisierten Sichtweise
auf andere Kulturen und deren Kunstwerke.

In diesem Sinne méchte ich Euch in die Ausstellung entlassen mit der Vorfreude auf span-
nende Diskurse heute, aber auch wihrend der Ausstellung der verschiedensten Gaste und



Gruppen in der Glocke, mit dem Wissen, dass diese Ausstellung nicht mit derem Abbau
enden wird (deshalb auch kein Enddatum), sondern uns alle tiber die digitalen Raume zu-
sammenfinden lasst wie gerade in Schillerschem Pathos benannt.

Bedanken méochte ich mich ganz herzlich bei Anna Geishauser von der Glocke, bei Frau
Clara Biinger, Bundestagsabgeordnete Der Linken und deren Migrations- und Fluchtbeauf-
tragte, die die Schirmherrschaft dieser Ausstellung tibernahm, bei Denijen Paulic vom Bel-
levue und bei Tim Blunk aus USA, Gallery Bergen, wir drei hatten das ziemlich genau vor
einem Jahr besprochen und ausgeheckt, dass wir eine Doublette der Ausstellung den USA ge-
geniiberstellen. Und besonders bei Lima Vafadar: sie hat die Kiinstler:innen ausgewahlt und
welche Namen benannt, welche nicht benannt werden diirfen. Bis hier hinein in die Glo-
cke reicht der Arm der Bedrohung, der Repression und der Todesgefahr fiir manche Kiinst-
ler:innen.

Und natiirlich schon mal Werbung zu machen fiir die Lesung von Ayeda Alavie und dem
anschlielennden Konzert von David Rothenberg, Ali Sayah und Bernhard Wésstheinrich,
Houyoumen, morgen abend nebenan im Bellevue. Ali Sayahs Konzept fiir das Konzert ist
hier hinter dem QR-Code zu finden und in Ruhe zu lesen.

Danke.




Art in Social Space: The Cup Flows Over

Let’s talk about protected and unprotected spaces:

Galleries and museums are such protected spaces, although open to the public. Protected
because as a space, as an event horizon, they create a clear expectation among visitors: Now
I’'m looking at art. Maybe even with other visitors, thus entering a certain context in which
I view art with the aesthetic judgment I have acquired.

Our aesthetic judgment has its roots in Kant’s critique of aesthetic judgment. Since then
it has had a Western, today I would say Eurocentric connotation. We expect a work to be
properly presented in a space worthy of it, a semantic space for art appreciation. Although
Kant does not yet speak of sublimity in art, this term appeared from the Romantic period
onwards and has not disappeared since then.

However, art cannot be a substitute for religion, art cannot have a messianic effect, art
cannot bring salvation and art is political in its essence but it cannot become politically ef-
fective, it dies in its own appearance. To hide behind the sublimity of art means to have given
up freedom. It’s not enough to hear Beethoven’s Ninth and have a lot of feeling.

Schiller names a clear boundary between art and artist (see especially the ninth letter). Art
is free as an idea, it is the daughter of freedom (Schiller), the artist is threatened: on the one
hand by the ruler who can humiliate him or imprison him, but also by the ruler to whom he
conforms (the artist is the son of his Time, but bad for him if he is also her pupil or even her
favorite.). The idea of the danger of the artist adapting and thus abandoning the freedom of
art was later to be called affirmative art.

Once they were princes, they quickly became clients among the emerging bourgeoisie and
today it is the art market. A book recommendation: Ullrich, Siegerkunst

The market, coupled with our Western/Eurocentric aesthetic judgment, brought with it
a path of colonization of art from other cultural areas. Today, especially in times of global
crisis in which freedom and thus also its daughters are threatened from everywhere, we
should dare to adopt a globalized aesthetic.

Art in digital space

The digital space, not exclusively free, is now dominated by only a few companies and indi-
vidual billionaires, but still gives us enough freedom, precisely because it can also be viewed
as largely protected for the artist; perhaps more protected than a public space like a gallery
or a museum.



For artists like those in the exhibition, the Internet and social media like Instagram provide
an opportunity for dissemination, especially for artists who live in Iran and sometimes have
to work underground there.

We experienced this in Poland, where many artists, especially insiders, use Facebook. We
ourselves experienced with Fire A 1000 Poems in Bangkog that only a video that was hidden
behind a QR code, not that one Our work and live discussions were completely censored.

Now there are two options for presenting the artists: in a white cube, worthy of setting
up the installation and presenting it to visitors; That’s what we did in the USA at Gallery
Bergen.

Here in the Glocke we take a different path; the path of the social context, the happening
of the 20s: no originals, no installations, QR codes point to the possibility of viewing the
videos and entire artist portraits and their complete works from anywhere on a wide variety
of devices. They give us the opportunity to follow the artist based on a plot, like many here
on Instagram.

For us this means that we have to turn away from the expectations of an original work
that we have associated with the artist since the Romantic period. We have to turn away
from the expectations of space. We have to turn to the opportunities now available to us
to follow the artists, to enter into discourse with them through comments, as followers. We
must turn to a way of looking at other cultures and their iconographic memories and roots.
I don’t want to talk about understanding here, but about curiosity and an observation with
a globalized aesthetic judgment.

In my opinion, documenta 15 exposed the conflict between the expectations of a white,
western, colonizing modernity. An art world that was confronted with its own colonies and
their emancipation from the Eurocentric art canon.

We have to go there end with the idea that although art is created by artists, if we think
back to Schiller, their freedom and their life can be threatened, but art in social spaces, to
put it with Schiller: as their daughter strives for freedom and will fledge and whom the ruler
will never be able to suppress. He can kill the artist, burn his works, but he can never control
the idea of art as an idea. Away from the work as an object of art, towards the idea, towards
iconography, towards the content of art, would probably be Schiller’s cart, which is pulled
in order to educate humanity aesthetically. By this Schiller also means educating towards
freedom as the highest human good.

Schiller’s humanitarian thought gives us something; addressed to both of us: the creator
and the viewer. Let us openly embrace a globalized aesthetic in these times of crisis, if not
now, then when. Let us benefit from a globalized discourse, from other cultures, from a newly
learned, tolerant, non-colonized perspective on other cultures and their works of art.

With this in mind, I would like to let you into the exhibition with the anticipation of
exciting discourses today, but also during the exhibition by the various guests and

Groups in the Glocke, with the knowledge that this exhibition will not end with its dis-
mantling (hence no end date), but will allow us all to come together via the digital spaces, as
just mentioned in Schiller’s pathos.

I would like to thank Anna Geishauser from the Glocke, Ms. Clara Biinger, Bundestag



member of the Left Party and her Commissioner for Migration and Refugees, who took over
the patronage of this exhibition, Denijen Paulic from Bellevue and Tim Blunk from the USA,
Gallery Bergen, the three of us discussed this almost exactly a year ago and decided that
we would do a double of the exhibition in the USA. And especially with Lima Vafadar: she
selected the artists and named them and those who were not allowed to be named. The arm
of threat, repression and the danger of death for some artists extends right into the Glocke.

And of course to advertise the reading by Ayeda Alavie and the subsequent concert by
David Rothenberg, Ali Sayah and Bernhard Wésstheinrich, Houyoumen, tomorrow evening
next door in Bellevue. Ali Sayah’s concept for the concert can be found here behind the QR
code and can be read at your leisure.

Thanks.

References

Ullrich, Wolfgang. Siegerkunst: Neuer Adel, teure Lust. 6th ed. Berlin: Verlag Klaus Wagenbach,
2018.



